
POLÍTICA
INTERCULTURAL DE
GÉNERO

Este documento fue aprobado por el Consejo Directivo de Manuela Ramos el
día 13 de abril del 2022



 

 
 

Tabla de contenido 

I. Presentación ................................................................................................................ 1 

II. Conceptos clave de la política ................................................................................... 1 

III.   Justificación ................................................................................................................. 7 

La discriminación estructural persistente contra las mujeres .............................. 7 

El Movimiento Manuela Ramos y las mujeres en su diversidad ............................. 8 

Las mujeres rurales ........................................................................................................ 8 

El estado de los derechos de los pueblos indígenas a escala regional, América 
Latina y el Caribe ........................................................................................................... 10 

Los pueblos indígenas en el Perú, datos de las mujeres indígenas ...................... 11 

IV.  Marco Conceptual aplicado a la Política Intercultural de Género del MMR .... 12 

La necesidad de profundizar en la interseccionalidad: género, interculturalidad 
y derechos humanos ..................................................................................................... 12 

La interculturalidad aplicada al género .................................................................... 13 

V.     Formulación de la política ........................................................................................ 14 

VI.   Objetivos y líneas estratégicas de la PIG ............................................................... 15 

Objetivo general ............................................................................................................. 15 

Línea estratégica 1: La interculturalidad de género institucional ........................ 15 

Línea estratégica 2: la interculturalidad de género en la gerencia del MMR ..... 17 

Línea estratégica 3: La interculturalidad de género en las comunicaciones ..... 18 

Línea estratégica 4: La interculturalidad de género en los proyectos ................. 19 

VII.  Modificación y actualización de la Política Intercultural de Género ................ 20 

Referencias bibliográficas ............................................................................................... 21 



1 
 

 

 

I. Presentación  
 

La Política Intercultural de Género (PIG) es un hito del trabajo feminista impulsado 

por el Movimiento Manuela Ramos (MMR) desde hace más de cuatro décadas en 

diferentes territorios del país y con las mujeres en su diversidad. Esta experiencia 

ha promovido la intersección de variables centrales para el análisis sobre los 

derechos fundamentales de las mujeres, como  son la identidad, etnicidad, cultura, 

sexo, identidad sexual y roles género.  

 

La PIG está acorde con el Plan Estratégico 2020-2024  que se dirige a impulsar la 

participación y protagonismo de las mujeres organizadas, promoviendo y 

defendiendo sus agendas en los diferentes espacios de decisión en cada región de 

trabajo, a través de la construcción de una ciudadanía activa y crítica, que defienda 

organizadamente la vigencia de los derechos humanos y sobre quien se valore 

positivamente su diversidad. 

 

II. Conceptos clave de la política  
 

Acciones afirmativas, son los instrumentos que permiten eliminar desventajas 

históricas de poblaciones vulnerables en su diversidad,, entre ellas las mujeres. y 

representan estrategias para la igualdad de oportunidades en términos de 

derechos, beneficios, obligaciones y oportunidades. Las acciones afirmativas se 

justifican a partir del concepto de equidad y buscan equiparar las condiciones de 

partida, para que se alcancen iguales resultados. 

 

Ejemplos de acciones afirmativas son los programas intensivos de alfabetización 

dirigidos a las mujeres, el sistema de cuotas que obliga a las organizaciones 

políticas a incluir un determinado número de mujeres en las listas de candidaturas 

para las elecciones, la promoción de líneas de crédito para mujeres y los incentivos 

para fortalecer las microempresas dirigidas por las mujeres, entre otros (MIMP, 

2012). 

 

Comunidades campesinas, de acuerdo con la Ley 24656, Ley de Comunidades 

Campesinas,  éstas son organizaciones de interés público, con existencia legal y 



2 
 

 

personería jurídica, integradas por familias que habitan y controlan determinados 

territorios, ligadas por vínculos ancestrales, sociales, económicos y culturales; 

expresados en la propiedad comunal de la tierra, el trabajo comunal, la ayuda 

mutua, el gobierno democrático y el desarrollo de actividades multisectoriales, 

cuyos fines se orientan a la realización plena de sus miembros y del país.  

 

Comunidades nativas, de acuerdo con el Decreto Ley 22175, estas comunidades 

tienen origen en los grupos tribales de la selva y ceja de selva y están constituidas 

por conjuntos de familias vinculadas por los siguientes elementos principales: 

idioma o dialecto, caracteres culturales y sociales, tenencia y usufructo común y 

permanente de un mismo territorio, con asentamiento nucleado o disperso. 

 

Diálogo, es un ejercicio horizontal de comunicación, resultado del reconocimiento 

y respeto entre las personas interlocutoras. Para propiciarlo se deben equiparar 

las condiciones y eliminar barreras o limitaciones que podrían impedirlo. Por 

ejemplo: la necesidad de un intérprete, considerar el desarrollo de los conceptos 

técnicos, hablar con señas, entre otros. El diálogo es un elemento fundamental para 

propiciar encuentros interculturales.  

 

Discriminación, es un tipo de menosprecio social que bloquea al discriminado la 

posibilidad de ejerecer sus derechos ciudadanos. Se refiere a estructuras sociales, 

prácticas cotidianas y formas de relación social que restringen o anulan las 

posibilidades de individuos o colectivos humanos de acceder y ejercer libertades 

fundamentales, debido a características innatas, posiciones sociales o rasgos 

culturales. La discriminación se sustenta en la estigmatización, entendida como la 

asignación de rasgos socialmente desvalorizados a la identidad de una persona o 

colectivo, y que tiene el efecto de colocarlos en un estatus inferior o subordinado 

que condiciona su dignidad y su participación en la vida social (Tubino y Flores, 

2020). 

 

Discriminación estructural, es el conjunto de prácticas reproducidas por patrones 

socioculturales instalados en las personas, las instituciones y la sociedad en 

general. Tiene como características ser masiva, sistemática y generalizada Se 

expresa en prácticas y discursos excluyentes y violentos que son avalados por el 

orden social, donde hombres y mujeres se relacionan a nivel social, político, 



3 
 

 

económico y ético.  La discriminación estructural o “desigualdad estructural” 

incorpora “datos históricos y sociales” que explican desigualdades de derecho (de 

jure) o de hecho (de facto), como “resultado de una situación de exclusión social o 

de ‘sometimiento’ de [grupos vulnerables] por otros, en forma sistemática y debido 

a complejas prácticas sociales, prejuicios y sistemas de creencias”5 . La 

discriminación estructural puede presentarse en una zona geográfica 

determinada, en una región o en todo el Estado.(Pelletier Quiñones, 2014)  

 

Discriminación contra las mujeres, en el caso peruano,  ésta es de carácter 

estructural y de género. Se evidencia por las diferentes oportunidades de 

desarrollo de las personas debido al hecho biológico de ser hombres o mujeres.  

 

Para el MMR, la discriminación estructural contra las mujeres en sus diversidades, 

obliga a tener una mirada interseccional más fina, tanto en términos de las 

condiciones que vulneran y obstaculizan el ejercicio de derechos de las mujeres 

(por ejemplo, pobreza, falta de acceso a educación, recarga por el trabajo de 

cuidados, violencia, subrepresentación política, entre otras), así como también de 

sus agencias diversas, sus articulaciones y alianzas (MMR, 2020). 

 

Discriminación racial, o racismo, es toda exclusión, restricción, preferencia o 

postergación basada en motivos de raza, color de piel, linaje u origen nacional o 

étnico que tenga por objeto o resultado anular o menoscabar el reconocimiento, 

goce o ejercicio, en condiciones de igualdad, de los derechos humanos y libertades 

fundamentales en las esferas política, económica, social, cultural o en cualquier 

otra de la vida pública. (CERD, 1969)  

 

Diversidad cultural, son las múltiples formas o expresiones de las identidades. 

La diversidad cultural no se limita a las expresiones del arte, la etnicidad o el folclor, 

ya que reconoce todas las múltiples maneras que tienen las personas de ejercer 

las identidades, de manera individual o colectiva. Hablar de diversidad cultural, por 

lo tanto, incluye a las personas de diversas categorías como mestizas, indígenas, 

afrodescendientes, LGTBIQ+, migrantes, entre otras.  

El MMR asume el reto de transitar hacia el reconocimiento positivo y el respeto de 

la diversidad cultural peruana; por ello se propone avanzar en la construcción de 



4 
 

 

nuevos sentidos y sensibilidades que coadyuven a forjar una sociedad que avance 

en la valoración de nuestras diversidades.  

 

Enfoque holístico aplicado al género,  exige considerar que los derechos son 

universales, interdependientes e indivisibles, reconocer que la discriminación es 

individual y estructural así como analizar las jerarquías sociales y/o económicas 

entre las mujeres y entre las mujeres y los hombres, es decir, tanto dentro del 

propio género como entre los géneros. Adoptar un modelo holístico sobre la 

violencia por razón de género requiere una comprensión compleja de los modos en 

que se hacen realidad las diferencias entre los géneros, dentro del propio género 

y los modos en que las desigualdades institucionales y estructurales exacerban la 

violencia mediante formas múltiples e interconectadas de discriminación (CIDH, 

2017).  

 

Identidad, es la autorrepresentación o la narración continua y perfectible que nos 

hacemos, que reúne un sinnúmero de elementos y vivencias que son organizadas 

de una manera única y particular por cada persona. Hace referencia al género, a 

la personalidad, a los valores, a los roles en la familia y la sociedad, a los grupos de 

interés, a la tradición, a la pertenencia cultural, entre otros. (Tubino y Flores, 2020) 

 

Interculturalidad, es el fenómeno social, cultural y comunicativo en el que 

representantes de diferentes identidades culturales específicas, se relacionan en 

condiciones de igualdad, sin que ningún punto de vista predomine sobre los demás 

o sea considerado “normal”, favoreciendo  el diálogo y el entendimiento, la 

ontegración y el enriquecimiento de las culturas.  Para el MMR implica el 

reconocimiento de las visiones culturales y concepciones de realización, bienestar 

y desarrollo de los diversos grupos sociales coexistentes en el país con especial 

atención en aquellos que han sido históricamente discriminados. Así, reelabora los 

conceptos para la relación social equitativa que incorpora la cosmovisión y la 

mirada de la diversidad de actoras con quienes se relaciona para construir un 

diálogo horizontal y respetuoso, generar vínculos y avanzar hacia agendas 

comunes.  

 

Cuerpo y territorio, son dos ejes políticos que ayudan a construir espacios de 

encuentro con las mujeres y a abordar por ejemplo el tema del extractivismo junto 



5 
 

 

con el de violencia contra las mujeres como dos caras del mismo sistema de 

dominación patriarcal y colonial (MMR, 2020).  

 

Interculturalidad de hecho, se refiere a cómo son las relaciones de facto entre 

personas de diferentes culturas en distintos contextos. Desde esta perspectiva, la 

interculturalidad debe ser comprendida como un fenómeno empírico, complejo y 

dinámico. (Tubino y Flores, 2020).  

 

Interculturalidad positiva/negativa, son tipos de relación entre personas de 

diferentes horizontes culturales. La positiva se refiere a las relaciones de 

interaprendizaje basadas en el respeto y la valoración recíprocos en su dignidad y 

diversidad. La interculturalidad negativa se refiere a las relaciones de 

discriminación y menosprecio por razones culturales. Son parte de los procesos 

de estigmatización sistemática y de dominación cultural, a través de los cuales una 

cultura dominante reproduce las jerarquías y relaciones de poder que le 

favorecen, excluyendo a los grupos calificados como “subalternos” o “marginales” 

del ejercicio pleno de la ciudadanía (Tubino y Flores, 2020). 

 

Mujeres en su diversidad, incluye a las niñas, adolescentes, adultas y adultas 

mayores; mujeres indígenas, nativas, originarias, afrodescendientes y mestizas; 

mujeres urbanas y rurales; mujeres heterosexuales, mujeres lesbianas, 

bisexuales, transgénero e intersex; mujeres con discapacidad física o mental; 

mujeres migrantes, refugiadas y desplazadas internas; mujeres viviendo con VIH; 

mujeres privadas de libertad; mujeres que trabajan en la prostitución; entre otras 

(MIMP, 2019). 

 

Multiculturalidad, es un concepto descriptivo que identifica la existencia de 

diferentes culturas en un espacio territorial, local-regional-nacional o 

internacional. No aborda relaciones sino que refiere únicamente a la coexistencia, 

en muchos casos yuxtapuesta o segmentada.  

 

Pertinencia cultural, desde un enfoque de servicios públicos, la pertinencia 

cultural implica la adaptación de todos los procesos del servicio a las 

características geográficas, ambientales, socioeconómicas, lingüísticas y 

culturales (prácticas, valores y creencias) del ámbito de atención del servicio.  Así 



6 
 

 

como la valoración e incorporación de la cosmovisión y concepciones de desarrollo 

y bienestar de los diversos grupos de población que habitan en la localidad, 

incluyendo tanto las poblaciones asentadas originalmente como las poblaciones 

que han migrado de otras zonas. (MINCUL, 2015) 

 

Pluriculturalidad, usado con mayor énfasis en América Latina, se refiere no sólo a 

la coexistencia de grupos culturales diversos sino a la convivencia, fruto de la cual 

se producen nuevas realidades sociales. Sin embargo no desarrolla la necesidad 

de una interrelación equitativa, ni denuncia el poder hegemónico de algún grupo 

sobre otros.   

 

Prejuicios y estereotipos, los prejuicios son preconcepciones, ideas formadas 

sobre un grupo social con base en esterotipos, que son las generalizaciones o 

imágenes reproducidas sobre un grupo de personas y aceptadas dentro de la 

sociedad, sin embargo, no constituyen verdades ciertas y son un claro componente 

de la discriminación.  

 

Principio de igualdad y no discriminación, es un elemento fundamental del derecho 

internacional de protección de los derechos humanos. Se sostiene en la premisa 

«todas las personas nacemos libres e iguales ante la ley y en derechos». Este 

principio contiene las garantías que los gobiernos deben asegurar para que todas 

las personas accedan en igualdad a gozar de todos sus derechos fundamentales 

sin discriminación, para lo cual se deben garantizar mecanismos adecuados a la 

diversidad cultural que conforma la sociedad.  

 

Pueblos indígenas, el Convenio 169 de la OIT establece dos criterios para definir 

pueblos indígenas. El primero es el objetivo, el cual señala que son los pueblos en 

países independientes que descienden de poblaciones que habitaban en el país o 

en una región geográfica a la que pertenece el país en la época de la conquista o la 

colonización, o del establecimiento de las actuales fronteras estatales, y que 

cualquiera que sea su situación jurídica, conservan todas sus propias instituciones 

sociales, económicas, culturales y políticas, o parte de ellas. El segundo criterio es 

el subjetivo, relacionado con la conciencia de identidad indígena o tribal de las 

personas pertenecientes a dichos pueblos (OIT, 1989). 

 



7 
 

 

Reconocimiento intercultural, consiste en el respeto y valoración positiva de los 

rasgos de identidad cultural de cualquier persona como sustento para la expansión 

del bienestar social. Este reconocimiento exige el respeto recíproco entre las 

personas que establecen relaciones intersubjetivas de igualdad jurídica en la 

interacción social y la posibilidad de establecer relaciones empáticas de estima y 

valoración recíproca entre personas con diferencias sustantivas. Se sostiene sólo 

en la medida que se vuelve público y requiere (i) la generación de oportunidades 

sociales y económicas que permitan vivir en dignidad, desde sus particularidades 

y (ii) garantizar la participación y la debida representación política en las esferas 

públicas y desde las diversidades (Tubino y Flores, 2020). 

 

Saberes previos, para el MMR persiste la necesidad de reconocer los saberes que 

cada persona de los equipos locales, las participantes en las actividades 

desarrolladas en los diferentes territorios y de toda la organización posee; 

corresponde recuperar estos a fin de compartirlos con miras a enriquecer el 

trabajo dentro y fuera de la institución. 

 

III. Justificación  
 

El MMR tiene la necesidad de proponer esta política intercultural de género 

atendiendo a los aprendizajes que han sido  resultado de la implementación de sus 

proyectos relacionados con políticas públicas tan importantes como los Centros de 

Emergencia Mujer, el parto vertical con adecuación intercultural, el impulso de 

emprendimientos y la autonomía económica de las mujeres, la educación sexual 

integral, el liderazgo y la participación política, entre otras durante más de 40 años.. 

Es así como esta política busca institucionalizar las prácticas interculturales que 

fueron aprehendidas e implementadas por los programas durante sus actividades. 

Esta política se justifica especialmente en lo siguiente: 

 

La discriminación estructural persistente contra las mujeres  
 

La Política Nacional de Igualdad de Género, reconoce que en Perú la discriminación 

estructural contra las mujeres tiene en su base un conjunto de patrones 

socioculturales discriminatorios —que privilegian lo masculino sobre lo 

femenino—, reforzando la asignación desigual de roles (productivos a los hombres 



8 
 

 

y reproductivos a las mujeres), que infravalora lo femenino en comparación con lo 

masculino. A su vez, dichos patrones se reproducen y perpetúan por la acción de 

las normas y cultura institucional que refuerzan la situación de inferioridad o 

subordinación de las mujeres en la sociedad. 

 

La Política Nacional señala que las mujeres pertenecientes a algunos grupos, 

además de sufrir discriminación por el hecho de ser mujeres, pueden estar 

expuestas a múltiples formas de discriminación por razón de raza, orientación 

sexual, origen étnico, religión, discapacidad, edad, clase u otras categorías 

sociales. La falta de acceso a recursos productivos y financieros constituye un 

factor central de desigualdad económica que afecta de manera diferenciada a las 

mujeres en sus diversas identidades culturales. De acuerdo con la Estrategia de 

Montevideo “las mujeres rurales, indígenas y campesinas son guardianas de la 

biodiversidad, pero, en condiciones de mucha fragilidad y explotación, tienen menor 

acceso y control sobre la tierra y los recursos productivos, y son las principales 

responsables de la alimentación familiar, de la recolección del agua y la leña, y del 

cuidado de la huerta y los animales” (MIMP, 2019). 

 

El Movimiento Manuela Ramos y las mujeres en su diversidad 
 

Durante  su vida institucional, el MMR ha desarrollado un trabajo de vigilancia, 

incidencia, articulación y provisión de recursos con mujeres en su diversidad, por 

medio de los programas implementados a nivel nacional los cuales tuvieron como 

elemento el reconocimiento de los saberes previos de las actoras,  junto con 

quienes han validado modelos de servicios. La sólida experiencia contribuyó a la 

adopción e implementación de políticas públicas como, por ejemplo, los Centros 

Emergencia Mujer y la institucionalización del parto vertical con adecuación 

intercultural, entre otras.  Hoy en día, los proyectos desarrollados por el MMR 

podrían servir como evidencias para el cierre de brechas y generar atenciones 

más adecuadas a la multiplicidad de mujeres, sean mestizas, indígenas, 

afrodescendientes, LGTBIQ+ o identificadas con cualquier otra identidad.  

 

Las mujeres rurales 
 

De acuerdo con ONU Mujeres, las mujeres rurales garantizan la seguridad 

alimentaria de sus comunidades, generan resiliencia ante el clima y fortalecen las 



9 
 

 

economías. Sin embargo, las desigualdades de género tales como las leyes y 

normas sociales discriminatorias, junto con un panorama económico, tecnológico 

y ambiental que cambia rápidamente, limitan su pleno potencial, situándolas muy 

por detrás de las mujeres urbanas y los hombres.  

 

Los datos  siguientes muestran la situación de la mujer rural en el país: 

 

− La agricultura es el sector productivo que más mujeres ocupa, 

particularmente en el Perú, superados únicamente por Bolivia en la región. 

Este secor es altamente informal, con un muy bajo nivel de protección social 

y derechos laborales. Esto trae como consecuencia salarios bajos, acceso 

limitado a servicios sociales, reducido ascenso social y ausencia de voz 

colectiva e intermediación. 

− CENAGRO (2012) sólo el 22,6% de la superficie agropecuaria es conducida 

por mujeres y del total de parcelas con títulos de propiedad el 32% son de 

mujeres,  lo que trae menor seguridad de ingresos y de poder de decisión en 

hogares y comunidades. Además imposibilita acceder al crédito para un 

negocio o mejorar la productividad. 

− En Perú, el parto asistido por una o un profesional de la salud en zona rural 

alcanza casi al 80% de mujeres rurales. La proporción es alta  en  

comparación del resto de la región. Sin embargo se han registrado quejas 

por “violencia obstétrica”, en parte  por la normalización de práctricas 

discriminatorias.   

− Son las mujeres y las niñas quienes tienen la responsabilidad de acarrear 

el agua,  lo que tiene como consecuencia la reducción de tiempo para la 

educación y el empleo, incrementando el trabajo doméstico no remunerado,  

aumentando el riesgo de mortalidad materna y violencia, así como el del 

estrés psicosocial. 

− El analfabetismo (INEI 2018) sigue siendo particularmente alto entre 

mujeres rurales cuya lengua materna no es el castellado, mientras el 

promedio nacional era de 5.6% el de ellas era 33% . Esto les trae como 

consecuencia el impedimento de acceso a empleo, a la toma de decisiones, 

menores ingresos, trabajos de peor calidad, etc. 

− La mayor parte de las 3.700 millones de personas a nivel global no 

conectadas a internet suelen ser las mujeres y niñas rurales más pobres y 



10 
 

 

con menos información. Esto trae como consecuencia la limitación de 

medios para adquirir nuevas competencias, información y conocimientos. 

 

El estado de los derechos de los pueblos indígenas a escala regional, América 
Latina y el Caribe 
 

De acuerdo con la OIT, la pobreza está asociada al género y a la población indígena;  

7% de las mujeres indígenas viven con menos de 1,90 dólares diarios. El salario de 

mujeres y hombres indígenas con empleo remunerado es un 31% inferior al de las 

personas trabajadoras no indígenas, lo que representa la mayor brecha salarial en 

contra de los pueblos indígenas en todas las regiones. Las mujeres indígenas 

dependen de forma desproporcionada de un empleo en la economía informal para 

llegar a fin de mes: más del 85% de las mujeres indígenas desarrollan su labor en 

la economía informal en América Latina y el Caribe. 

 

Las desigualdades en materia de formación constituyen una de las principales 

dificultades para las personas indígenas en América Latina y el Caribe: casi el 32% 

de las personas adultas indígenas que trabajan no poseen ningún tipo de estudios 

frente al 13% de las adultas no indígenas. En la región hay más de 54 millones de 

personas indígenas que constituyen el 8,5% de la población total de América Latina 

y el Caribe, siendo ésta la proporción más elevada  entre todas las regiones.  Según 

datos relativos a 9 de nuestros países, las personas indígenas constituyen casi el 

30% de las personas en situación de pobreza extrema, la mayor proporción de 

todas las regiones. Las personas indígenas son casi tres veces más proclives a 

encontrarse en situación de pobreza extrema que la población no indígena (OIT, 

2020). 

 

El informe del Navegador Indígena señala que los efectos específicos de la COVID-

19 sobre las mujeres indígenas incluyen discriminación múltiple, remuneración 

desigual, violencia y acoso, tanto dentro como fuera de sus comunidades, acceso 

limitado a los servicios de salud, falta de reconocimiento de sus derechos sobre la 

tierra, y participación limitada en la toma de decisiones de procesos que afectan a 

sus vidas.  

 

Por su lado, la ONU ha determinado que a nivel mundial, la COVID-19 agravó la 

pobreza y aumentó las desigualdades, la discriminación estructural tan arraigada 



11 
 

 

y otras brechas en la protección de los derechos humanos, por lo que hace un 

llamado para redoblar los esfuerzos por erradicar cualquier tipo de 

discriminación, especialmente la estructural y el racismo, considerando que la 

igualdad y la no discriminación son requisitos básicos para el mundo después de la 

COVID-19, por lo que insta a los Estados a fomentar y proteger los derechos 

económicos, sociales y culturales y busca la solidaridad y participación de la 

personas, la sociedad civil,  las comunidades de base  y el sector privado para 

sumarse  a la construcción de un mundo mejor después de la pandemia, 

especialmente para los grupos de especial protección como lo son las mujeres de 

los pueblos indígenas, abordando el esfuerzo desde un enfoque intersectorial que 

tenga en cuenta tanto la perspectiva de género como la de los pueblos indígenas. 

(IWGIA – OIT, 2020) 

 

Los pueblos indígenas en el Perú, datos de las mujeres indígenas  
 

De acuerdo con el Ministerio de Cultura, en Perú se han identificado 55 pueblos 

indígenas a la fecha, 51 de los cuales son amazónicos y 4 andinos.1 Asimismo, se 

han identificado 48 lenguas indígenas. 44 se hablan en la Amazonía y 4 

mayoritariamente en los Andes,  dentro de las cuales la lengua quechua es hablada 

en casi todo el país. (MINCUL)  

 

Los Censos del 2017 determinan que 5 millones 771 mil 885 personas se 

autoidentifican como indígenas u originarias de los andes, 24,9% de la población 

censada de 12 y más años del país, de los cuales 2 millones 970 mil 473 son 

mujeres y 2 millones 801 mil 412 son hombres. Asimismo, 212 mil 823 personas se 

autoidentifican como indígenas u originarias de la Amazonía, que equivalen al 0,9% 

de la población censada de 12 y más años del país, de las cuales 107 mil 640 son 

mujeres y 105 mil 183 son hombres. 

 

Las personas identificadas como indígenas andinas se encuentran en todos los 

departamentos del país, principalmente en Lima (1 millón 330 mil 894 personas), 

Puno (857 mil 312 personas), Cusco (716 mil 13 personas), entre otros. 

 

                                                             
1
  La Base de Datos de Pueblos Indígenas del Ministerio de Cultura brinda información detallada sobre los 

pueblos indígenas del Perú. Disponible en: https://bdpi.cultura.gob.pe/pueblos-indigenas  
 

https://bdpi.cultura.gob.pe/pueblos-indigenas


12 
 

 

El 40,5% de esta población alcanzó educación secundaria (2 millones 203 mil 472 

personas), el 23,4% educación primaria (1 millón 270 mil 695 personas), el 26,3% 

educación superior (1 millón 431 mil 125 personas); mientras que, el 9,4% no tiene 

nivel de estudios (508 mil 193 personas), no se ofrecen datos desagregados por 

sexo. El 10,8% de personas (586 mil 64) declararon que no saben leer ni escribir. 

Las mujeres (16,3%) presentaron mayor tasa de analfabetismo que en relación con 

los hombres (4,9%). 

 

Las personas autoidentificadas como indígenas amazónicas se encuentran en 

todos los departamentos del país, principalmente en Loreto (51 mil 722 personas), 

Ucayali (36 mil 774 personas), Junín (35 mil 920 personas), Amazonas (34 mil 958 

personas), entre otros. 

 

IV. Marco Conceptual aplicado a la Política Intercultural de Género del MMR 
 

La necesidad de profundizar en la interseccionalidad: género, interculturalidad 
y derechos humanos 
 

La discriminación estructural contra las mujeres en sus diversidades obliga a 

tener una mirada interseccional más fina, tanto en términos de las condiciones que 

vulneran y obstaculizan el ejercicio de derechos de las mujeres, por ejemplo: 

pobreza, falta de acceso a educación, recarga por el trabajo de cuidados, violencia, 

subrepresentación política y la falta de ingresos propios. Así como en las 

articulaciones y alianzas.  

 

La heterogeneidad al interior de las mujeres en su diversidad responde a que cada 

una expresa una combinación de identidades que, en muchos casos da como 

resultado una experiencia única de subordinación y exclusión. Por ejemplo, no es 

lo mismo ser una mujer con identidad étnica indígena o blanca y con discapacidad, 

o ser una mujer lesbiana blanca, o afroperuana con discapacidad, o ser una mujer 

con altos o bajos ingresos económicos.  

 

El enfoque de interseccionalidad posibilita mejores elementos para que el MMR 

exprese esta diversidad y desigualdad que afecta a las mujeres y para entender el 



13 
 

 

tipo de acciones, políticas y procesos de exigibilidad que requieren las mujeres en 

su diversidad. 

 

Para la Comisión Interamericana de Derechos Humanos (CIDH), es indispensable 

comprender la realidad de las mujeres en su diversidad, como la realidad de las 

mujeres indígenas, al momento de elaborar leyes, políticas, programas y prácticas 

estatales eficaces que respeten plenamente y protejan sus derechos. (CIDH, 2017) 

 

La interculturalidad aplicada al género 
 

El MMR promueve un análisis de interculturalidad crítica que permita cuestionar 

aquellas situaciones que no garantizan la igualdad en el acceso a los derechos de 

las mujeres. Este análisis crítico busca el contacto e intercambio entre la 

diversidad de culturas siempre en términos equitativos, cuestionando los factores 

por los que no se generan las condiciones para la igualdad jurídica. 

 

Los encuentros o intercambios interculturales de género que promueve el MMR 

son diseñados y pensados a partir del reconocimiento de la otra persona y con 

quienes se generan relaciones, comunicaciones e interaprendizajes permanentes, 

principalmente las mujeres, como titulares de derechos.. En este escenario se 

reconocen y valoran  las tradiciones, lógicas y racionalidades distintas teniendo 

como límite los derechos fundamentales consagrados en las normas de derecho 

internacional de protección de los derechos humanos, la Constitución Política 

Nacional y las leyes. 

  

La interculturalidad consiste en:  

i. La ruptura de la idea sobre la existencia de culturas superiores y 

otras inferiores,  

ii. Cuestionar las estructuras coloniales del poder sobre el saber, el ser 

y las relaciones con la naturaleza.  

iii. Reconstruir las relaciones sociales, institucionales en base a la 

convivencia con respeto e intercambio, aceptación, entre todos los 

grupos sociales,  

iv. Reforzar y afirmar a las identidades tradicionalmente excluidas,  

v. Generar el respeto irrestricto al principio de igualdad y no 

discriminación. 



14 
 

 

 

La interculturalidad crítica aplicada al género cuestiona las relaciones de poder, 

analiza las causas de la subordinación de las mujeres, cuándo y cómo la 

combinación de identidades nos genera opresión. Esta nueva perspectiva superará 

el etnocentrismo en la lucha por la igualdad de género y permitirá construir un 

marco en el feminismo, en el que quepan todas, un feminismo intercultural. (PNUD, 

2013) 

 

V. Formulación de la política 
 

La Política de Intercultural de Género del MMR es la siguiente: 

 

«Somos una organización feminista peruana quienes por más de 40 años de vida 

institucional estamos comprometidas con la construcción de una sociedad 

igualitaria, paritaria, democrática y sostenible, basada en el respeto y valoración 

de la diversidad y en el ejercicio autónomo de los derechos de las personas, 

especialmente de las mujeres en sus diversidades étnicas, culturales y sexuales. 

Trabajamos con interculturalidad, pertinencia y adecuación cultural, luchando 

contra toda forma de discriminación, racismo y violencia. 

 

Aportamos a la consolidación de la democracia paritaria, con el compromiso de 

implementar la visión intercultural de género como principal estrategia 

considerando al diálogo como elemento para el reconocimiento de los saberes 

previos y de las cosmovisiones que aportan significativamente al bienestar de la 

diversidad de mujeres del Perú en el marco de los derechos fundamentales 

individuales y colectivos. 

 

Realizamos análisis críticos sobre aquellas relaciones de poder que impiden el 

acceso al ejercicio de derechos y bienestar de las mujeres en sus diversidades e 

impulsamos propuestas de normatividad y de políticas para su atención.  

 

 

 

 

 



15 
 

 

 

VI. Objetivos y líneas estratégicas de la PIG 
 

Objetivo general 
 

Esta política intercultural de género tiene por objetivo institucionalizar las 

prácticas interculturales positivas aplicadas a los asuntos de género en la gestión 

interna del MMR y busca promover su consolidación como una institución 

feminista de acción intercultural. El MMR rechaza toda costumbre o creencia 

cultural cuya consecuencia implica el menoscabo, la falta de garantía o que limita 

el acceso a los derechos fundamentales reconocidos para todas las personas, 

especialmente los relacionados con las mujeres, por ser un acto de discriminación 

y afectación a los derechos humanos reconocidos universalmente.  

 

El MMR tendrá especial atención en considerar para sus análisis interculturales 

de género aquellas situaciones típicas de discriminación contra las mujeres 

reconocidas por la CEDAW, el CERD2 y otros órganismos de interpretación,  

buscando lograr la no violencia, el acceso a la peopiedad en equidad con hombres, 

control sobre sus recursos, acceso a créditos financieros, el acceso a vivienda, 

alimentación, educación, salud y, de acceso a la justicia sobre derechos humanos 

fundamentales, especialmente de las mujeres, en sus intervenciones. 

 

Para alcanzar su objetivo, se proponen las siguientes líneas estratégicas de 

actuación institucional:  

 

 

Línea estratégica 1: La interculturalidad de género institucional 
 

 

Afirmación: el MMR cuenta con un ambiente laboral inclusivo y que respeta y 

valora la diversidad cultural de sus integrantes , promueve el reconocimiento y 

socialización de prácticas, costumbres y ritualidades de las personas trabajadoras 

a través de mecanismos y pautas previamente adoptadas.   

                                                             
2
  Convención Internacional para la Eliminación de la Discriminación Racial de la ONU, y Convención sobre la 

Eliminación de Todas las Formas de Discriminación contra la Mujer de la ONU, por sus siglas en inglés.  



16 
 

 

 

 

Mínimos indispensables para su implementación: 

 

1.1. El MMR reconoce la diversidad cultural del equipo que lo conforma, por 

medio de la actualización del registro de su personal bajo cualquier 

modalidad de contratación, de manera que se identifiquen voluntariamente 

categorías como etnicidad, identidad de género, idiomas o lenguas, 

procedencia, etc. 

 

1.2. El registro del personal actualizado, conforme al numeral precedente, 

constituye un insumo de la Línea de Base para la Actuación Intercultural de 

Género del MMR. Ésta se complementa con los criterios de ubicación 

territorial de las oficinas, proyectos, idiomas o lenguas utilizadas, pueblos 

indígenas, afrodescendientes, organizaciones de mujeres en su diversidad 

con quienes se relaciona. Esta línea de base será actualizada en la misma 

periodicidad que corresponda con la actualización de esta Política 

Intercultural de Género. 

 

1.3. Corresponde a las directoras, coordinadoras de programa y proyectos ser 

las principales promotoras de la implementación del enfoque de 

interculturalidad crítica en las acciones del MMR. 

 

1.4. El MMR desarrolla procesos de capacitación continua para mejorar el 

alcance conceptual de la interculturalidad aplicada al género, a todo su 

personal a fin de fortalecer su intervención. Progresivamente implementará 

sesiones o cursos de capacitación o autocapacitación, bajo metodologías 

diversas y que incluyan impartir conocimientos de los saberes previos de su 

personal. 

 

1.5. El MMR identifica y potencia la riqueza cultural de su personal por medio de 

procesos de escucha activa dentro de sus equipos en los procesos de 

planificaciónb anual, incorporando este criterio en los POA. Cuando 

corresponda, recibe retroalimentación de sus propuestas considerando los 

conocimientos diversos del personal. La escucha activa implica reconocer 



17 
 

 

las diversas perspectivas sobre las relaciones de género entre diversos 

grupos culturales y la disponibilidad para promover la comprensión sobre 

las diversas cosmovisiones y vivencias de la diversidad de mujeres en todo 

su curso de vida. 

 

 

 

Línea estratégica 2: la interculturalidad de género en la gerencia del MMR 
 

 

Afirmación: el MMR cuenta con políticas administrativas y gerenciales adecuadas 

a la diversidad de las personas con quienes trabaja, está abierto a la mejora 

continua y genera los cambios progresivos para aquellos supuestos que no 

integren un enfoque intercultural de género.    

 

Mínimos indispensables para su implementación: 

 

2.1. La Administración del MMR actúa con la debida diligencia y flexibilidad 

justificada al momento de determinar los requisitos para la ejecución y 

rendición de gastos. Institucionaliza esta práctica por medio de las 

reformas y/o adecuación en las políticas pertinentes. 

 

2.2. El MMR da cuenta de la visión intercultural de género al momento de 

presentarse ante donantes y las agencias de cooperación, promoviendo la 

adecuación de procedimientos al contexto local, exponiendo las barreras y 

brechas existentes en el ámbito territorial y sobre la situación y posición de 

las mujeres en su diversidad con quienes se proyecta la intervención.   

 

2.3. El MMR analiza y elabora los requerimientos de sus perfiles profesionales 

con criterios objetivos que permitan la contratación de personal idóneo que 

garantice las intervenciones con enfoque intercultural. Por ejemplo: si el 

objetivo de la contratación implica el fortalecimiento de capacidades 

económicas para mujeres quechua hablantes, se establece el conocimiento 

del idioma quechua como requisito deseable en los criterios de selección.  

 



18 
 

 

2.4. El MMR realizará la inducción sobre esta política a todo su personal, bajo 

cualquier modalidad de contratación, al inicio de sus actividades.  

 

 

 

Línea estratégica 3: La interculturalidad de género en las comunicaciones 
 

 

Afirmación: Las acciones de comunicación, interna y externa, del MMR se 

desarrollan con interculturalidad crítica aplicada al género, y las representaciones 

de la diversidad cultural se difunden valorando positivamente la diversidad cultural 

institucional y del mundo.  

 

Mínimos indispensables para su implementación: 

 

3.1. El MMR aprueba e implementa anualmente una Estrategia de 

Comunicaciones, de alcance interno y externo, para implementar acciones 

afirmativas, representaciones que valoran positivamente la diversidad 

cultural de sus actoras, difusión de la cultura laboral y su actuación 

intercultural de género. 

 

3.2. Los canales de comunicación institucional establecerán las fechas de 

conmemoración por los derechos de las mujeres en su diversidad donde 

incorporen la interculturalidad aplicada al género, considerando como 

sugerencia a las siguientes fechas: 

 

− 8 de marzo, Día Internacional de la Mujer 

− 21 de marzo, Día de Lucha contra el Racismo 

− 5 de junio, Día de la Cultura Afroperuana 

− 11 de agosto, Día Internacional de la Niña 

− 5 de septiembre, Día Internacional de la Mujer Indígena 

− 12 de octubre, Día de los Pueblos Originarios y del Diálogo Intercultural, 

y Día de la Resistencia Indígena 

− 25 de noviembre, Día Internacional de la No Violencia contra la Mujer 

− 10 de diciembre, Día Internacional de los Derechos Humanos 



19 
 

 

− 18 de mayo: Día de la Mujer Indígena  

− 25 de julio, Día de la Mujer Afroperuana  

− 15 de octubre, Día Internacional de las Mujeres Rurales  

− 9 de agosto, Día de los Pueblos Indígenas 

− 7 de setiembre, Día de los Derechos Cívicos de las Mujeres  

− 28 de mayo, Día de Acción por la Salud de las Mujeres 

− 22 de julio, Día de Reconocimiento del Trabajo Doméstico no 

Remunerado 

− Y los días emblemáticos de la diversidad sexual 

 

 

 

Línea estratégica 4: La interculturalidad de género en los proyectos 
 

 

Afirmación: el MMR implementa acciones específicas de género intercultural en sus 

proyectos. 

 

Mínimos indispensables para su implementación: 

 

4.1. La planificación, implementación y evaluación de las acciones del MMR se 

desarrollarán teniendo en cuenta los aprendizajes del trabajo intercultural 

realizado, materializándolo con la incorporación de las cosmovisiones de la 

diversidad de actoras con quienes se relacionan a través de metodologías 

participativas de escucha activa. 

 

4.2. Progresivamente, el MMR aprobará orientaciones dirigidas a implementar 

la interculturalidad aplicada al género en la formulación de los proyectos, 

considerando el análisis de los objetivos, actividades, indicadores y su 

respectiva implementación. Estas orientaciones consideran:  

 

a) La comprensión crítica de los espacios socioculturales y ecológicos 

complejos en los que intervienen los programas o proyectos; 

b) La identificación de los estigmas y los estereotipos por fenotipo, 

cultura, género y lugar de procedencia que impiden el acceso a 



20 
 

 

oportunidades y servicios en condiciones de equidad y el fomento del 

respeto y reconocimiento intercultural; 

c) La pertinencia cultural de los programas o proyectos de acuerdo con 

las exigencias y las posibilidades de cada contexto; y 

d) El grado de la exclusión política externa e interna, y el fomento de la 

participación política de la población en los programas o proyectos, 

mediante el diálogo o la deliberación intercultural. (Tubino y Flores, 

2020)   

 

4.3. El MMR, incluye en  el POA de cada programa la descripción de la estrategia 

intercultural de género y selecciona los indicadores adecuados que 

permitan medir la implementación de las acciones con enfoque intercultural 

de género de acuerdo con la PIG. 

Para dicho fin, se sugiere que los programas analicen cada una de las 

actividades con perspectiva intercultural de género, bajo la siguiente 

herramienta: 

  

Programa  (…) 

Nombre de Proyecto  

Objetivo general y específico 

del proyecto 

 

Producción 

 

Resultado 

 

Actividad 

aprobada 

en el 

proyecto 

 

Acción con 

perspectiva 

intercultural 

de género 

(ANÁLISIS) 

Plazo 

 

Indicador de la 

actividad 

aplicada con 

perspectiva 

intercultural 

de género 

Comentarios de 

seguimiento de la 

actividad en el 

marco de la PIG 

(…)        

       

  

 

VII. Modificación y actualización de la Política Intercultural de Género 
 

Esta política intercultural de género se revisa y actualiza  cada vez que se aprueba 

un nuevo Plan Estratégico Institucional, o de conformidad a las fechas que defina 

el Consejo directivo del MMR.  



21 
 

 

VIII. Referencias bibliográficas 
 

Asamblea General de las Naciones Unidas (1964). Convención Internacional sobre 

la eliminación de todas las formas de discriminación racial. Recuperado de  

https://www.ohchr.org/SP/ProfessionalInterest/Pages/CERD.aspx  

 

Comisión Interamericana de Derechos Humanos (2017). Las Mujeres Indígenas y 

sus Derechos Humanos en las Américas. OEA/Ser.L/V/II. Doc. 44/17 

  

Decreto Ley 22175, Ley de Comunidades Nativas y Desarrollo Agrario de la Selva y 

Ceja de Selva (1978) 

 

Grupo de Trabajo Internacional para Asuntos Indígenas (IWGIA) y Organización 

Internacional del Trabajo (OIT) (2020). Realidades de las mujeres indígenas: Una 

mirada desde el Navegador Indígena.  

 

Instituto Nacional de Estadística e Informática -INEI (2017). Autoidentificación 

étnica: Población Indígena y Afroperuana. Censos Nacionales 2017: XII de 

Población, VII de Vivienda y III de Comunidades Indígenas.  

 

Ministerio de Cultura (2015). Servicios públicos con pertinencia cultural guía para 

la aplicación del enfoque intercultural en la gestión de servicios públicos. Parte I: 

¿Qué son servicios públicos con pertinencia cultural? 

 

Ministerio de Cultura (17 de noviembre de 2021). Base de datos oficial sobre 

pueblos indígenas. Recuperado de  

https://bdpi.cultura.gob.pe/pueblos-indigenas  

 

Ministerio de la Mujer y Poblaciones Vulnerables (2019). Política Nacional de 

Igualdad de Género, aprobada por Decreto Supremo 008-2019-MIMP.  

 

Ministerio de la Mujer y Poblaciones Vulnerables (2012). Orientaciones para 

transversalizar el enfoque de género en las políticas públicas. 

 

 

 

https://www.ohchr.org/SP/ProfessionalInterest/Pages/CERD.aspx
https://bdpi.cultura.gob.pe/pueblos-indigenas


22 
 

 

Ley 24656, Ley de comunidades campesinas (1987). 

 

Organización Internacional del Trabajo (1989). Convenio Número 169, sobre 

pueblos indígenas y tribales en países independientes.  

 

Organización Internacional del Trabajo (2020). Datos clave - Aplicación del 

Convenio núm. 169 de la OIT sobre pueblos indígenas y tribales: hacia un futuro 

inclusivo, sostenible y justo 

 

Pelletier, Quiñones, Paola (2014): La discriminación estructural en la evolución 

jurisprudencial de la Corte Interamericana de Derechos Humanos, en: Revista IIDH, 

volumen 60, Instituto Interamericano de Derechos Humanos, San José de Costa 

Rica 

 

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (2013). Atando cabos, 

Deshaciendo nudos.  

 

Tubino, F. y Flores, A. (2020). La Interculturalidad Crítica como Política de 

Reconocimiento. Pontificia Universidad Católica del Perú, Fondo Editorial. 

 

Walsh, Catherine (2009). Interculturalidad, Estado, Sociedad. Luchas (de)coloniales 

de nuestra época. Universidad Andina Simón Bolívar, Ediciones Abya-Yala. 

 

 

 


	Conducta (4)
	POLITICA INTERCULTURAL DE GENERO MMR (1)

